
196
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

УДК 008:391(470+571)

Шевченко Евгения Валерьевна
соискатель

Челябинский государственный 
институт культуры, Челябинск, Россия

E-mail: jane-78@mail.ru

ФОРМЫ АКТУАЛИЗАЦИИ РУССКОГО НАРОДНОГО КОСТЮМА 
В СОВЕТСКОЙ РОССИИ

Актуализация русского народного костюма в контексте данной статьи представляет 
собой процесс адаптации традиционных форм, декоративных элементов и технологических 
оснований русского народного костюма к современным социокультурным, политическим, эко-
номическим реалиям с сохранением (полным или частным) его символического и эстетического 
значения. В первые советские десятилетия (точнее, до середины 30-х годов) обращение к 
наследию русского народного костюма происходило в рамках следующих трендов: «симво-
лическая эксплуатация» (то есть восприятие русского народного костюма как источника 
вдохновения); профессиональная адаптация (приспособление русского народного костюма к 
новым социальным, экономическим, идеологическим условиям); идентификационная марки-
ровка (понимание русского народного костюма как одной из визуальных опор для построение 
новой, «советской» идентичности).

В послевоенные годы и вплоть до конца Советского Союза траектория актуализации 
русского народного костюма разворачивалась от слепого подражания и механического заим-
ствования («радикальная этнографичность» в 40–50-е гг.) до художественного осмысления 
и эстетической реинтерпретации. В конечном итоге это привело к элитаризации народного 
костюма, то есть постепенному переходу народных элементов из одежды массового потре-
бления в сферу условной «высокой моды».

Ключевые слова: костюм, русский народный костюм, актуализация русского народ-
ного костюма, советская культура

Для цитирования: Шевченко, Е. В. Формы актуализации русского народного костюма 
в советской России / Е. В. Шевченко // Вестник культуры и искусств. — 2025. — № 4 (84). — 
С. 196–204.

Shevchenko Evgenia V.
Applicant

Chelyabinsk State Institute of Culture 
and Art, Chelyabinsk, Russia

E-mail: jane-78@mail.ru

Updating Forms of Russian Folk Costume in Soviet Russia 

Updating of Russian folk costume in the context of the given article represents the process 
of adaptation of traditional forms, decorative elements and technological grounds of Russian 
folk costume to modern social-cultural, political and economic realities preserving (in full or 
in part) its symbolic and esthetic meaning. During the first Soviet era decades (exactly up to 
middle 1930-s) appeal to the heritage of Russian folk costume was going on within the frame-
work of such trends as “symbolic exploitation” (i. e. understanding of Russian folk costume 



197
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

as a source of inspiration); professional adaptation (Russian folk costume adaptation to new 
social, economic and ideological conditions); identificatory marking (understanding of Russian 
folk costume as one of the visual aids for creating new “Soviet” identity). In post-war years 
up to the collapse of the Soviet Union Russian folk costume updating pathway was going on 
starting with blind imitation and mechanic borrowings (“radical ethnography” in 1940s–1950s) 
up to artistic understanding and esthetic re-interpretation. In the long run all this resulted in 
elite folk costume, i. e. gradual transformation of folk elements from ready-to-wear clothing 
to “haute couture” clothing.

Keywords: costume, Russian folk costume, Russian folk costume updating, Soviet culture
For citing: Shevchenko E. V. 2025. Updating Forms of Russian Folk Costume in 

Soviet Russia. Vestnik kul’tury i iskusstv [Culture and Arts Herald]. No 4 (84): 196–204. 
(In Russ.).

Значимость изучения актуализации рус-
ского народного костюма в пространстве со-
ветской культуры, сводится к следующему. 
Актуализация любого феномена (костюма, ар-
хитектуры, поведенческих паттернов) всегда 
отражает специфику механизмов динамики, 
преемственности, обмена, характерных для 
определенной социокультурной общности в 
конкретный период времени. Советская идео-
логия очень строго обозначала границы тако-
го рода процессов — что подлежит забвению, 
что ритуализируется и мифологизируется как 
священные символы, а что — в трансформиро-
ванном виде реинтегрируется. И в этом смысле 
актуализация русского народного костюма, ко-
торую можно отнести к последнему варианту 
работы с прошлым, — это один из значимых 
и интересных маркеров такого исторического 
отбора. Он позволяет через новую, эвристич-
ную оптику посмотреть на советскую культуру 
в целом и механизмы обновления, пополнения, 
преемственности, лежащие в ее основе в част-
ности.

Говоря об актуализации русского народ-
ного костюма, мы понимаем под ней процесс 
адаптации традиционных форм, декоративных 
элементов и технологических оснований рус-
ского народного костюма к современным соци-
окультурным, политическим, экономическим 
реалиям с сохранением (полным или частным) 
его символического и эстетического значения. 
Подчеркнем, что, как правило, функциональ-
ное значение русского народного костюма в 
процессе его актуализации утрачивается.

Актуализация русского народного костю-
ма — процесс, который начался задолго до 
Октябрьской революции 1917 года. Его исто-

ки берут начало еще в XVIII веке, а точнее — 
во времени правления Екатерины Великой. 
Главной особенностью этого процесса стало 
то, что русский народный костюм, попав в не-
аутентичную для себя среду, постепенно на-
чал утрачивать исконную функциональность, 
семиотическую нагрузку и смыслы. Русский 
народный костюм в конце XVIII века пре-
вратился в «русский костюм», или «русское 
платье», став, по сути дела, маскарадным ко-
стюмом, надеваемым по отдельным случаям 
(балы, публичные празднования, коронации и 
пр.) и не имеющим обихода в повседневной 
жизни. Трансформации подвергались и техни-
ко-технологические основы русского народно-
го костюма: традиционные ткани заменялись 
дорогими, роскошными, иностранными; крой 
дорабатывался и усложнялся; крестьянский де-
кор (вышивка, прежде всего) сменялся исполь-
зованием драгоценных камней, жемчуга и пр.

В советское время реадаптация и ревита-
лизация русского народного костюма продол-
жились, в своих общих чертах продолжая тра-
диции предыдущих периодов, однако сменили 
формы и цели. За очень редким исключением 
русский народный костюм выходит из сферы 
бытового использования, превращаясь в источ-
ник вдохновения для проектирования одежды 
или в объект прагматического использования 
(сувениры, дипломатический протокол и пр.).

Довольно длительный период, который 
рассматривается в данной статье, мы предла-
гаем разделить на несколько этапов, каждый 
из которых, с одной стороны, характеризуется 
своими особенностями актуализации русского 
народного костюма, а, с другой — функциони-
рует в поле универсальных трендов.



198
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

1.	 1917–1930-е гг. — «период инерцион-
ной актуализации».

2.	 1940–1950-е гг. — «период рандомной 
актуализации».

3.	 1960–1980-е гг. — «период ассоциатив-
ной актуализации».

Оговоримся, что в рамках каждого из вы-
деленных периодов мы не будем рассматривать 
творчество конкретных модельеров и струк-
туру предлагаемых ими костюмов, апеллируя 
к их опыту лишь в качестве иллюстративно-
го материала. Нас будут интересовать общие 
тенденции, особенности и формы ревиталиции 
русского народного костюма в различных исто-
рических условиях его бытования.

Период инерционной актуализации:
1917–1930-е гг.
В начале XX века, точнее после смены 

политического режима в 1917 году, интерес 
к «русской теме» в одежде не только не ис-
чез, но в некотором смысле даже усилился. 
Н. С. Пунанова связывает данный процесс, 
во-первых, с идеей всеобщности революции, 
которая не могла не затронуть и одежду (в чем 
заключалась суть «костюмной революции» мы 
скажем ниже); а, во-вторых, с «погружением в 
русскую традицию при поисках культурного 
самоопределения» [11, с. 104]. Действитель-
но, русский народный костюм, несмотря на его 
историческую связь с царским прошлым, вы-
ступал ярким символом народности, самобыт-
ности, исконности, в революционном смысле 
демократичности. Еще до 1917 года в художе-
ственной среде оказались чрезвычайно востре-
бованными традиции фольклора, народного 
наивного искусства, лубка, иконописи — все-
го того, что противопоставлялось «высокому» 
искусству с его интеллектуализмом, символи-
ческими кодами, профессиональной основой, 
технической сложностью, универсальностью 
(отсутствием связи с конкретным националь-
ным сообществом). Д. Сарабьянов отмечал: 
«Если французские и немецкие художники в 
поисках примитива чаще всего пускались в 
дальние путешествия — в Полинезию, Африку, 
то русские мастера прежде всего обратились 
к отечественному лубку, вывеске, народной 
игрушке, иконе и т. д.» [12, с. 179].

Многие из художников, обращавшихся в 
своем творчестве к паттернам народной куль-
туры, на заре советской власти стали занимать-
ся разработкой новой советской моды: Э. Ли-
сицкий, Л. Попова, А. Родченко, В. Степанова, 
Л. Попова, А. Экстер и многие другие. Все они 
вдохновлялись такими чертами народного ко-
стюма, как простота кроя, геометричность, мо-
нолитность, комплектность, многослойность, 
декоративность, полифункциональность.

Н. М. Калашникова отмечает, что русский 
народный костюм в сравнении с костюмом 
«высшего света» и даже мещанства и купече-
ства имел целый ряд неоспоримых преимуществ 
в контексте тех социальных, политических и 
экономических реалий, в которых существова-
ла Россия после революции: экономичность и 
бюджетность изготовления; лаконизм образа, 
который можно было рассматривать как чистый 
лист для последующей трансформации и идео-
логической доработки; доступность технологии 
пошива (особенно принимая во внимание, что 
русский народный костюм веками шили сами 
крестьянки): «Трудные условия послереволю-
ционного периода в России не позволяли соз-
давать дорогие модели с богатым декором, по-
этому художники-модельеры предлагали схемы 
простейшего кроя, заимствованные у народных 
рубах, использование при шитье одежды набив-
ных или вышитых платков, а также скатертей и 
салфеток»[4, с. 23].

Пожалуй, самым ярким советским мо-
дельером, в чьем творчестве заметны следы 
русского народного костюма, была Н. Лама-
нова в соавторстве с художницами В. Мухиной 
и Е. Прибыльской (в 19125 году на между-
народной выставке в Париже она получила 
Гран-при с формулировкой «За костюм, осно-
ванный на народном творчестве»). В быту она 
носила простые русские платья и кафтаны, а 
ее сотрудницы — одежду из домотканых ма-
териалов. Н. Ламанова говорила про русский 
народный костюм: «… в народных костюмах, 
несмотря на всю их зависимость от быта, от 
традиции, мы видим известную целесообраз-
ность, — ту цель, для которой делается пла-
тье» [5, с. 62].

В условиях жесткого дефицита тканей, 
дополнительных материалов (нитки, пугови-



199
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

цы и пр.), профессиональных закройщиц и 
швей, она выбирала самые простые силуэты 
(рубашка), однотонные натуральные ткани (су-
ровый лен, грубая шерсть), украшая их насто-
ящими полотенцами и фрагментами народной 
вышивки. Даже расположение декоративных 
элементов было позаимствовано из традиций 
русского народного костюма, где они, как 
правило, украшали зону плеч, груди и подола. 
Н. Ламанова была убеждена в том, что одежда 
должна отражать не только индивидуальные 
особенности человека, но и природные, клима-
тические, ландшафтные условия его жизни, ти-
пологические черты фигуры, доминирующий 
тип трудовой деятельности и пр. И, поскольку 
все эти факторы предельно точно учитывались 
в русском народном костюме, именно он стал 
источником вдохновения для советского моде-
льера.

Интересен факт, что в разработке совет-
ской шинели и соответствующего ей головного 
убора для солдат-красноармейцев, участвова-
ли великие русские художники В. Васнецов и 
Б. Кустодиев, которые сами были глубокими 
знатоками и ценителями русского народного 
искусства, крестьянского лубка, иконописи. 
Именно они спроектировали длиннополую 
шинель, с алыми обшлагами, накладными пет-
лями, которая самым очевидным образом напо-
минала русский кафтан XVII века. А буденов-
ка напоминала «богатырку» — головной убор 
русских воинов XV века, похожий по форме на 
шлем богатырей.

Заслуживает внимания мысль Е. Е. Лев-
киевской, согласно которой в 20–30-е гг. мо-
тивы русского народного костюма в одежде 
выступают маркировкой не столько «родного», 
исконного в культуре, сколько крестьянского, 
а значит и «отсталого», «в противовес город-
ской, рабочей, “передовой” (ср., например, 
значимые преображения в одежде героини 
Л. Орловой в фильме “Светлый путь”, под-
черкивающие изменение ее социального ста-
туса — от забитой провинциальной девушки в 
платке и “крестьянской” одежде — к передо-
вой стахановке в городском костюме, с модной 
прической)» [6, с. 205].

В 30-е годы интерес к русскому народ-
ному костюму сначала снижается, а потом и 

совсем угасает в связи с общей тенденцией от-
каза от экспериментов в искусстве, в том числе 
и в сфере моделирования одежды. На первый 
план вышли требования функциональности, 
унифицированности, практичности и удобства.

В целом можно говорить о том, что в эти 
первые советские десятилетия (точнее, до се-
редины 30-х годов) обращение к наследию 
русского народного костюма происходило в 
рамках следующих трендов:

–	 «символическая эксплуатация» (термин 
Ф. М. Пармона), то есть восприятие 
русского народного костюма как источ-
ника вдохновения, и в технологическом 
(форма, крой, ткани), и в функциональ-
ном, и в эстетическом планах;

–	 профессиональная адаптация, то есть, 
во-первых, приспособление русского 
народного костюма к новым социаль-
ным, экономическим, идеологическим 
условиям, а, во-вторых, — задействова-
ние в данном процессе профессиональ-
ных художников;

–	 обретение идентичности, то есть по-
нимание русского народного костюма 
(его символики, эстетики, истории, ге-
незиса, социальной детерминированно-
сти) как одной из визуальных опор для 
построение новой, «советской» иден-
тичности, во многом основанной на 
союзе с крестьянством как исконной, 
подавляемой, революционно «заряжен-
ной» социальной группой;

–	 элитарность, то есть отсутствие массо-
вого, поточного производства одежды, 
в той или иной степени сохранявшей 
черты русского народного костюма.

В качестве промежуточного итога, демон-
стрирующего специфику «народной» моды 
20-30-х годов прошлого века приведем слова 
Н. С. Пунановой, которая полагала, что «со-
ветская мода в начале 1920-х годов, используя 
элементы традиционной культуры и этниче-
ские мотивы, выступала как инструмент кон-
струирования советской гражданственности. 
И если русская мода в начале ХХ столетия яви-
лась маркером культурной идентичности, то 
советская мода в начале 1920-х годов не только 
выступала как способ репрезентации нацио-



200
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

нальной идентичности советских граждан, а 
непосредственно участвовала в формировании 
этой идентичности» [10, с. 131].

Период рандомной актуализации
(«стихийный этнографизм»):
1940–1970-е гг.
На одном из совещаний Министерства 

легкой промышленности министр А. Н. Косы-
гин обозначил следующие тренды в области 
советского костюма: «Новые формы одежды 
должны быть освобождены от чуждого нам за-
падного влияния, они строятся на принципах 
социалистического реализма и на базе освое-
ния искусства народов СССР» [13, с. 222].

В плоскости практической реализации 
такой курс означал ориентацию на традици-
онные, народные формы, переносимые в со-
временный костюм. По мнению большинства 
экспертов, такой перенос был практически 
всегда неуместным, механическим и не учи-
тывающим актуальные тенденции и запросы. 
По словам Т. Стриженовой, «слишком прямое 
следование народной одежде, подражание сти-
лям разных времен и народов, само отношение 
к вопросу преемственности и развитию нацио-
нальных традиций — узкое и прямолинейное, 
не столько двигало вперед, сколько тормозило 
развитие нашего моделирования» [13].

Ф. М. Пармон в знаменитой работе «Рус-
ский народный костюм как художествен-
но-конструкторский источник творчества» так-
же указывает на чисто формальный характер 
заимствований элементов народного костюма 
и перенесения их в плоскость повседневной 
одежды: «В результате костюм нес большую 
декоративную нагрузку и напоминал фасад 
здания тех времен с излишней помпезностью 
и украшательством» [9, с. 259].

Однако помимо собственно «декоратив-
ной нагрузки» советский костюм по-прежне-
му нес и нагрузку идеологическую. По словам 
М. Тереховой, «апелляция к народу и народ-
ному творчеству была безукоризненна в иде-
ологическом плане, а этнический орнамент 
служил идеальным декором. В сталинских 
условиях все разрастающегося государства… 
декоративные орнаменты новоприсоединенных 
республик и территорий оказались удобным 

инструментом материализации политического 
дискурса в костюмной форме» [15, с. 237].

В 1950 году Общесоюзный дом моделей 
одежды стал инициатором издания альбома 
«Народная одежда как источник моделирова-
ния современного костюма», в котором были 
изложены принципы создания советской 
одежды на основе использования русских ко-
стюмных традиций (главным образом, XII–
XVII вв.). Однако попытка создания такого 
рода синтеза современности и историчности 
по-прежнему носила механический характер и 
в целом была провальной. Автор пособия «На-
родные традиции в моделировании одежды» от 
1974 года, Г. Горина так характеризовала этот 
период: «Стремление в обязательном порядке 
придать модели национальный колорит при-
водило иногда к абсурдам. Например, деловой 
костюм соединялся с головным убором, напо-
минающим сороку.. Модные эксперименты по 
народным мотивам были фактически обречены 
на судьбу выставочного образца» [2].

Тем не менее постепенно к концу 50-х гг. 
ситуация несколько улучшается, в частности, 
модельеры отходят от «радикальной этногра-
фичности», оставляя лишь отдельные элемен-
ты народного костюма — народная вышивка, 
декоративные шнуры и ленты и пр.

Одной из ключевых особенностей этого 
периода является массовый характер актуали-
зации народного костюма, который выразился 
в организации поточного производства одеж-
ды с традиционными элементами. Если в 20-е 
годы обращение к народному костюму было 
скорее экспериментом, чем общей практикой, 
то в послевоенное время ситуация стала про-
тивоположной — «обычная» повседневная 
одежда стала восприниматься как поле при-
менения народной вышивки, орнамента, иных 
декоративных элементов.

С этим связана еще одна специфическая 
черта послевоенных десятилетий — производ-
ственно-технологический характер актуализа-
ции народного костюма. Если в предыдущий 
период этим вопросом занимались професси-
ональные художники, которые переориентиро-
вались на моделирование одежды, то в 40-50-е 
годы за редким исключением эти задачи ре-
шались конструкторами одежды («технарями 



201
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

от моды», по словам Ф. М. Пармона). И как 
следствие — отсутствие эстетического, худо-
жественного подхода к процессу заимствова-
ния элементов русского народного костюма и 
та самая «радикальная этнографичность», о 
которой мы упоминали выше.

Период ассоциативной актуализации:
1960–1980-е гг.
В 60-е годы взаимосвязь современного и 

народного костюмов стала более «осмыслен-
ной» (Н. М. Калашникова), то есть основан-
ной на более грамотном, корректном, тонком 
обращении к традициям, которое выразилось 
в использовании уже не только отдельных 
декоративных элементов, но и в применении 
традиционных тканей (ситец, лен, сатин), в об-
ращении к традиционным промыслам (павло-
посадские платки, кружева и пр.). В результате 
актуализация русского народного костюма при-
обрела черты «ассоциативного осмысления», 
«образной переработке» (Ф. М. Пармон). Такой 
вариант актуализации подразумевал не меха-
ническое перенесение отдельных элементов 
русского народного костюма в пространство 
современной одежды, а их органичную инте-
грацию в новый костюмный текст.

Еще одним нововведением рассматрива-
емого периода стала элитаризация народного 
костюма, то есть постепенный переход народ-
ных элементов из одежда массового потре-
бления в сферу условной «высокой моды». 
В этом новом эстетическом и стилистической 
пространстве репрезентации русского народ-
ного костюма опирались не на принципы за-
имствования и копирования, а на принципы 
художественных ассоциаций. Это стало воз-
можным, прежде всего, благодаря творческой 
деятельности целой группе художников-моде-
льеров, таких, как Н. Аршавская, В. Зайцев, 
Т. Осьмеркина, Л. Телегина и др. Как отмеча-
ет Н. М. Калашникова, в сферу их внимания 
попадал народный костюм как таковой — и 
рядом с элементами русского костюма при-
сутствовали элементы других народов России 
(жителей Поволжья, Кавказа, Средней Азии и 
др.) [4, с. 24].

Алла Щипакина, модельер, искусствовед, 
исследователь моды, вспоминала провальный 

дебют В. Зайцева на поприще «высокой на-
родной моды» в 1963 году, когда он выпустил 
одну из первых своих коллекций «Между го-
родом и деревней». Он декорировал элементы 
традиционного русского костюма (ватники, 
юбки, сарафаны, платки и пр.) авангардной 
росписью, «гламурной вышивкой» и пр. Эта 
коллекция была признана непригодной, однако, 
модельер продолжил поиски и эксперименты в 
данном направлении, в конечном итоге заняв 
свое место в мировой модной элите именно как 
дизайнер «а-ля русс» [16].

Помимо собственно сферы моделиро-
вания, конструирования и пошива массовой 
одежды для массового, повседневного исполь-
зования, на которой мы остановили свое основ-
ное внимание в данном параграфе, нельзя не 
отметить, что русский народный костюм совет-
ского времени в различных вариациях суще-
ствовал и в иных областях жизни. Например, 
как отмечает С. Г. Маслова, в советское время 
русский народный костюм «особое значение 
приобретал в общественных — гражданских 
празднествах, отражающих идеи интернацио-
нализма, где он символизировал единений всех 
наций — дружбу народов» [8, с. 138].

Русский народный костюм в советское 
время (а отчасти и сегодня) был почти обяза-
тельным атрибутом политического протокола 
(встреча иностранных гостей в националь-
ном костюме с хлебом и солью), творческой 
деятельности фольклорных ансамблей. Это 
отдельная и интересная исследовательская 
тема, поскольку сценические, стилизованные 
под старину образы также переживали транс-
формацию, как и повседневная одежда. Так, 
например, Н. И. Жуланова, характеризуя в 
целом фольклорные ансамбли 50-х годов, пи-
шет «Это был… убогий, усеченный суррогат, 
сфабрикованный по госзаказу, причесанный и 
напомаженный, одетый в нелепые сарафаны 
с блестками, с приставными косами и “при-
клеенными” улыбками, подрядившийся вы-
ражать “задушевность” и “удаль” с помощью 
специально придуманной “народной” манеры 
пения» [3]. А уже в 60-е и 70-е годы, по ее же 
словам, «молодые певцы надели этнографи-
ческие костюмы, сделанные руками деревен-
ских мастериц и привезенные из экспедиций. 



202
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

Но уже вскоре хорошим тоном стало умение 
самим изготовить традиционную одежду по 
традиционной технологии, приобщившись, та-
ким образом, не только к песенно-певческой, 
но и к рукодельной народной традиции» [3]. 
Аналогичные тенденции, как мы уже отмети-
ли, прослеживаются в сфере моделирования 
массовой одежды.

В советское время русский народный ко-
стюм был нередким имиджевым атрибутом 
представителей советской интеллигенции. 
Этот вопрос также заслуживает отдельного 
внимания и не вписывается в предметные рам-
ки нашего исследования, поэтому мы лишь бег-
ло остановимся на его рассмотрении. Наиболее 
ярким примером в этом контексте был М. Горь-
кий, который довольно часто, и в приватной, и 
в публичной жизни носил русскую рубаху-ко-
соворотку. Это был не просто бытовой выбор, 
а сконструированный имидж, связанный с его 
общественной позицией и литературным об-
разом. Косоворотка подчёркивала его связь 
с «человеком из низов», что соответствовало 
его социалистическим взглядам. Кроме того, 
писатель создавал образ «буревестника рево-
люции», выходца из народа [1].

К элементам русского народного костюма 
обращался и С. Есенин, который также носил 
косоворотку, как важную часть своего поэти-
ческого образа и национальной идентичности. 
Это был осознанный стиль, тесно связанный 
с его творчеством и мировоззрением. Он, как 
известно, происходил из рязанской деревни, и 
его ранняя поэзия пронизана любовью к рус-
ской деревне, природе и народному быту. Ко-
соворотка подчёркивала его связь с «избяной 
Русью», которую он воспевал в стихах.

Еще один значимый вопрос — это бы-
тование русского народного костюма в среде 
советского крестьянства. В данном случае не 
стоит говорить о процессах его актуализа-
ции в «чистом виде», скорее, речь идет о его 
трансформации и адаптации к меняющимся 
социокультурным условиям. До Великой От-
ечественной войны в целом русский народ-
ный костюм оставался основной повседнев-

ной одеждой в крестьянской среде. Однако, 
как отмечает Г. С. Маслова, еще в 20-30-е гг., 
особенно в сфере молодежного крестьянского 
костюма, происходили первые существенные 
изменения — домотканые ткани заменялись на 
фабричные, конструкции костюма упрощались, 
снижался объем декоративных элементов, сам 
пошив костюма чаще всего делегировался 
портным: «Круг лиц, носящих традиционный 
костюм, сейчас очень ограничен. У мужчин он 
полностью исчез и сохраняется только среди 
женщин. Постоянно традиционную одежду но-
сят лишь некоторые старые женщины» [8, с. 
109]. Таким образом, по мысли Г. С. Масловой, 
повсеместное бытование аутентичной формы 
русского народного костюма фактически за-
вершилось к середине 60-х годов прошлого 
века. Хотя в работе она рассматривает данный 
вопрос на примере сел и деревень Рязанской 
области, остальные регионы Советского Сою-
за, по ее мнению, развивались в рамках анало-
гичных трендов.

Единственная сфера, где использова-
ние традиционного костюма оказалось более 
устойчивым — это сфера ритуально-обрядо-
вых практик. Так, по словам Е. Е. Левкиевской, 
«традиционный костюм стал использоваться в 
ритуально маркированных ситуациях — обыч-
но в свадебном и похоронном обряде. Обычай 
обряжать покойника (реже — одевать неве-
сту) в традиционный костюм фиксировался 
(и фиксируется) в полевых материалах второй 
половины XX — начала XXI в. в украинском, 
белорусском (особенно — в Полесье), реже — 
в русском ареалах» [6, с. 15-16].

В целом можно говорить о том, что на 
протяжении рассматриваемого исторического 
отрезка, актуализация русского народного ко-
стюма никогда не теряла своей востребован-
ности, прежде всего, с идеологической, иден-
тификационной точки зрения. Могли меняться 
формы актуализации, ее методы, инструменты, 
субъекты и тактически задачи, но стратегиче-
ски — обращение к истокам русского костюма, 
их ревитализация всегда были в числе значи-
мых социальных трендов.



203
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

Список литературы
1.	 Бушканец, Л. Е. Максим Горький и мода на босяка в начале ХХ века / Л. Е. Бушканец 

// Российские исследования. — 2021. — Т. 2. — № 3. — С. 51–70.
2.	 Горина, Г. С.   Народные традиции в   моделировании одежды / Г. С. Горина. — 

М., 1974. — 182 с.
3.	 Жуланова, Н. И. ХХ век: Молодежное фольклорное движение. Краткий обзор истории 

становления и тенденций развития / Н. И. Жуланова // Самодеятельное художественное 
творчество в СССР. Очерки истории. Конец 1950-х — начало 1990-х годов / Государ-
ственный Институт искусствознания. — Санкт-Петербург, 1999. — URL: https://www.
openlesson.ru/?p=4368 (дата обращения: 12.05.2025)

4.	 Калашникова, Н. М. Народный костюм в контексте культуры XX века (традиции — 
мода — стиль) / Н. М. Калашникова // Народный костюм и современная молодежная 
культура : сб. ст. — Архангельск, 1999. — С. 18–31.

5.	 Ламанова, Н. П. О современном костюме / Н. П. Ламанова // Красная Нива. — 1924. — 
№ 27. — С. 662–663.

6.	 Левкиевская, Е. Е. Народная одежда. Семантика и прагматика / Е. Е. Левкиевская // 
Вестник культурологии. — 2012. — № 3. — С. 204–208.

7.	 Маслова, Г. С. Народная одежда в восточнославянских традиционных обычаях и обрядах 
XIX — начала XX в. / Г. С. Маслова — Москва : Наука, 1984. — 216 с.

8.	 Маслова, Г. С. Изменение рязанского народного костюма (по материалам Комплексной 
экспедиции Института этнографии АН СССР) / Г. С. Маслова // Советская этногра-
фия. — 1966. — № 5. — С. 102–117.

9.	 Пармон, Ф. М. Русский народный костюм как художественно-конструкторский источник 
творчества / Ф. М. Пармон. — Москва : Легкопромбытиздат, 1994. — 272 с.

10.	Пунанова, Н. С. Отечественная мода в контексте формирования «советской идентично-
сти» в 20-е годы ХХ века / Н. С. Пунанова // Вестник МГУКИ — 2016. — № 2 (70). — 
С. 125–133.

11.	 Пунанова, Н. С. Русская мода как маркер идентичности в первой четверти ХХ века / 
Н. С. Пунанова // Вестник МГУКИ — 2016 — №4 (72). — С. 99-107

12.	Сарабьянов, Д. В. История русского искусства конца ХIХ — начала ХХ веков : моно-
графия / Д. В. Сарабьянов. — Москва : АСТ : Галарт, 2001. — 303 с.

13.	Стриженова, Т. Советский костюм за 50 лет / Т. Стриженова, С. Темерина // Приложение 
к «Журналу мод». — 1967. — № 3–4. — URL:https://lamanova.com/?yn=16_sovietkostum 
(дата обращения: 26.07.2025).

14.	Терехова, М. Одежда соцреализма: вестиментарный дискурс в литературе и периодике 
высокого и позднего сталинизма / М. Терехова // Теория моды: Одежда. Тело. Культу-
ра. — 2021. — № 61 (Осень). — С. 215–252.

15.	Терехова, М. Одежды социреализма вестиментарный дискурс в литературе и перио-
дике высокого и позднего сталинизма / М. Терехова // Мода и литература. — 2021. — 
№ 3. — С. 216–253.

16.	Федина, А. Мода нас прикрывала / А. Федина // BluePrint. — URL: https://theblueprint.
ru/fashion/history/sipakina-eskizi (дата обращения: 17.05.2023).

Получено 27.08.2025

References

1.	 Bushkanets L. E. 2021. Maxim Gorky and the Fashion for the Tramp at the Beginning of the 
Twentieth Century. Rossiiskie issledovaniya [Russian Studies]. Vol. 2, No. 3: 51–70. (In Russ.).

2.	 Gorina G. S. 1974. Narodnye traditsii v  modelirovanii odezhdy [Folk Traditions in Clothing De-
sign]. Moscow. 182 p. (In Russ.).



204
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

 Е. В. Шевченко
Формы актуализации русского народного костюма в советской России

3. Zhulanova N. I. 1999. The Twentieth Century: Youth Folklore Movement. A Brief Review of the 
History of Formation and Development Trends. Samodeyatel’noe khudozhestvennoe tvorchestvo v 
SSSR. Ocherki istorii. Konets 1950-kh — nachalo 1990-kh godov [Amateur Art in the USSR. Essays 
on History. Late 1950s — Early 1990s]. St. Petersburg. Available from: https://www.openlesson.
ru/?p=4368 (accessed: 12.05.2025). (In Russ.).

4.	 Kalashnikova N. M. 1999. Folk costume in the context of 20th century culture (traditions — fash-
ion — style). Narodnyi kostyum i sovremennaya molodezhnaya kul’tura [Folk costume and modern 
youth culture]. Arkhangelsk. P. 18–31. (In Russ.).

5.	 Lamanova N. P. 1924. About modern costume. Krasnaya Niva [Red Niva]. No. 27: 662–663. 
(In Russ.).

6.	 Levkievskaya E. E. 2012 Folk clothing. Semantics and pragmatics. Vestnik kul’turologii [Bulletin 
of Cultural Studies]. No. 3: 204–208. (In Russ.).

7.	 Maslova G. S. 1984. Narodnaya odezhda v vostochnoslavyanskikh traditsionnykh obychayakh i 
obryadakh XIX — nachala XX v. [Folk clothing in East Slavic traditional customs and rituals of 
the 19th — early 20th centuries]. Moscow: Nauka Publishing House. 216 p. (In Russ.).

8.	 Maslova G. S. 1966. Changes in the Ryazan folk costume (based on the materials of the Complex 
Expedition of the Institute of Ethnography of the USSR Academy of Sciences). Sovetskaya etno-
grafiya [Soviet Ethnography]. No. 5: 102–117. (In Russ.).

9.	 Parmon F. M. 1994. Russkii narodnyi kostyum kak khudozhestvenno-konstruktorskii istochnik 
tvorchestva [Russian folk costume as an artistic and design source of creativity]. Moscow: Leg-
koprombytizdat. 272 p. (In Russ.).

10.	 Punanova N. S. 2016. Domestic fashion in the context of the formation of “Soviet identity” in the 
1920s. Vestnik MGUKI [Bulletin of MGUKI]. No. 2 (70): 125–133. (In Russ.).

11.	 Punanova N. S. 2016. Russian fashion as a marker of identity in the first quarter of the twentieth 
century. Vestnik MGUKI [Bulletin of MGUKI]. No. 4 (72): 99–107(In Russ.).

12.	 Sarabyanov D. V. 2001. Istoriya russkogo iskusstva kontsa KHIKH — nachala KHKH vekov / 
D.V. Sarab’yanov [History of Russian art of the late 19th — early 20th centuries]. — Moscow: 
AST, Galart. 303 p. (In Russ.).

13.	 Strizhenova T., Temerina S. 1967. Soviet costume for 50 years. Prilozhenie k «Zhurnalu mod» 
[Supplement to the “Fashion Magazine”]. No. 3–4. Available from: https://lamanova.com/?yn=16_
sovietkostum (accessed: 26.07.2025). (In Russ.).

14.	 Terekhova M. 2021. Clothes of socialist realism: vestmentary discourse in the literature and period-
icals of high and late Stalinism. Teoriya mody: Odezhda. Telo. Kul’tura [Fashion Theory: Clothes. 
Body. Culture]. No. 61 (Autumn): 215–252. (In Russ.).

15.	 Terekhova M. 2021. Clothes of socialist realism vestmentary discourse in the literature and pe-
riodicals of high and late Stalinism. Moda i literatura [Fashion and literature]. No. 3: 216–253. 
(In Russ.).

16.	 Fedina A. Fashion covered us. BluePrint. Available from: https://theblueprint.ru/fashion/history/
sipakina-eskizi (accessed: 16.06.2025). (In Russ.).

Received 27.08.2025


