
81
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

УДК 316.7:271/279

Абукаева Дарина Леонидовна
Сыктывкарский государственный 
университет 
имени Питирима Сорокина, 
Сыктывкар, Россия

E-mail: abukaeva.darina@mail.ru

МАТЕРИАЛЬНОЕ И ДУХОВНОЕ В ТРАДИЦИОННОЙ КУЛЬТУРЕ 
ПОВСЕДНЕВНОСТИ УСТЬ-ЦИЛЕМСКИХ СТАРООБРЯДЦЕВ

В статье рассматриваются культурологические особенности материальных и духов-
ных артефактов русских старообрядцев-беспоповцев (поморцев) в контексте традиционной 
культуры повседневности. Данная группа староверов компактно проживает в Усть-Цилем-
ском районе Республики Коми, который по сей день является развитым древлеправославным 
центром на Русском Севере.

Целью данного исследования является выявление уникальных черт материальной и 
духовной культуры усть-цилемских старообрядцев. Под традиционной культурой понимается 
особый способ жизнедеятельности, основанный на наследовании доминирующих смыслов, цен-
ностей, норм; устойчивых, нединамичных, направленных на сохранение культурного порядка. 
Научный анализ обозначенной темы осуществляется с позиций историко-антропологического, 
культурологического и сравнительного подходов.

Итоги исследования заключаются в выявлении уникальных для культуры повседневно-
сти усть-цилемских старообрядцев характеристик.

Ключевые слова: старообрядчество, древлеправославие, Усть-Цильма, усть-цилем-
ские старообрядцы, беспоповцы, культура повседневности, материальная культура, духовная 
культура

Для цитирования: Абукаева, Д. Л. Материальное и духовное в традиционной культуре 
повседневности усть-цилемских старообрядцев / Д. Л. Абукаева // Вестник культуры и ис-
кусств. — 2025. — № 4 (84). — С. 81–96.

Abukaeva Darina L.
Syktyvkar Pitirim Sorokin 
State University, 
Syktyvkar, Russia

E-mail: abukaeva.darina@mail.ru

Material and Spiritual in Traditional Everyday Culture 
of Ust-Tsilemsk Old Believers 

The article considers culturological peculiarities of material and spiritual artifacts of 
Russian priestless Old Believers (the White Sea and Arctic Ocean coast dwellers) in the context 
of traditional everyday culture. This group of Old Believers is living in Ust-Tsilemsk district of 
the Komi Republic which still remains the developed center of olden times Orthodox Church 
in the Russian North. The purpose of the research is to reveal unique features of material and 
spiritual culture of Ust-Tsilemsk Old Believers. The author defines traditional culture as a special 
way of living based on inheriting of dominating ideas, values, norms, stable and non-dynamic 
ones directed at cultural order preservation. Scientific analysis of the above-mentioned topic 



82
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

of research is carried out with regard to historic-anthropological, culturological and compara-
tive approaches. The survey has resulted in revealing of Ust-Tsilemsk Old Believers everyday 
culture unique characteristics.

Keywords: Old Belief, olden times Orthodox Church, Ust-Tsilema, Ust-Tsilem Old Be-
lievers, priestless Old Believers, everyday culture, material culture, spiritual culture

For citing: Abukaeva D. L. 2025. Material and Spiritual in Traditional Everyday Culture 
of Ust-Tsilemsk Old Believers. Vestnik kul’tury i iskusstv [Culture and Arts Herald]. No 4 (84): 
81–96. (In Russ.).

Введение
С развитием современных социокультур-

ных трансформационных процессов проблема 
сохранения культурного наследия страны и ее 
регионов становится все более актуальной. 
Традиционные культурные практики, зало-
женные на рубеже XVII–XVIII вв. и формиро-
вавшиеся на протяжении нескольких столетий 
вплоть до XXI вв., постоянно адаптировались 
к новым условиям, чтобы сохранить свою уни-
кальную идентичность. Изучение традицион-
ной культуры повседневности усть-цилемских 
старообрядцев этих периодов позволяет выя-
вить механизмы их социокультурной эволюции 
и адаптации, понять, какие элементы культуры 
сохраняются и в настоящем, а какие трансфор-
мируются или исчезают.

Усть-Цилемский район — заповедник рус-
ской старины, в котором сохранилась тради-
ционная материальная и духовная российская 
культура. Окруженный глухой северной тай-
гой на берегу Печоры и ее притоков Пижмы 
и Цильмы, этот край помнит о своих пред-
ках-приверженцах беспоповского (поморского) 
старообрядчества. Сохранение традиционной 
старообрядческой культуры позволяют гово-
рить о формировании определенного культур-
ного кода — духовно-эстетического и интел-
лектуального коллективного и персонального 
культурного наследия [23].

Обращаясь к культуре повседневности 
усть-цилемских старообрядцев, мы можем уви-
деть оригинальное сочетание традиционных 
ценностей и уникальной адаптации к совре-
менным условиям жизни. Их обычаи, ритуалы 
и социальные практики не только сохраняют 
историческую память, но и служат основой 
для формирования культурной и религиозной 
идентичности населения региона в условиях 
интеграции, глобализации и аккультурации. 
Старообрядцы интегрируют свои религиозные 

убеждения в повседневную практику, создавая 
тем самым пространство для самовыражения 
и культурного диалога.

Е. В. Байкова определяет культуру повсед-
невности как «образ жизни и мышления людей 
данной социальной общности и исторической 
эпохи и складывается из нравов, обычаев, 
верований, привычек сознания и поведения, 
способов мировосприятия и картины мира в 
целом, ставших коллективным достоянием 
целых классов, сословий, наций в целом на 
определенном этапе их исторического разви-
тия» [5, с. 11].

Согласно концепции М. С. Кагана, куль-
туру можно рассматривать в контексте мате-
риальной, духовной и художественной культур 
[24, с. 27] как отражения предметного мира 
вещей, идей и образов. А. Я. Флиер, в свою 
очередь, обращает внимание на представле-
ние о культуре, состоящей из двух основных 
компонентов — материальной и духовной [39]. 
В рамках данной статьи мы будем рассматри-
вать материальную и духовную культуру как 
основные компоненты культуры повседневно-
сти.

Новизной данного исследования является 
культурологическое осмысление материальных 
и духовных артефактов традиционной старооб-
рядческой культуры устьцилемов, выделение 
их уникальных культурных характеристик.

Стоит подчеркнуть, что традиционная 
культура устойчива, нединамична, изменения в 
ней идут медленно и зачастую не фиксируются 
коллективным сознанием. В силу яркой кон-
сервативности культуры старообрядчества, что 
составляет ее идеологическую основу, культу-
ра повседневности советского и постсоветско-
го периода в значительной степени сохраняет 
свои охранные черты и мировоззренческие ос-
нования, сформированные в предыдущие сто-
летия, и в этом смысле текущий традиционный 



83
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

уклад невероятно устойчив. Чуть динамичнее 
изменения будут наблюдаться в духовной куль-
туре старообрядчества социалистической и 
современной эпохи, однако и здесь они будут 
не столь глобальны, как в целом в российской 
практике.

Методы исследования
В работе использовались историко-антро-

пологический, культурологический и сравни-
тельный подходы. С позиции историко-антро-
пологического подхода повседневная жизнь 
старообрядцев Усть-Цильмы рассматривается 
как специфическое явление, характеризующееся 
рядом неповторимых качеств материальных и 
духовных артефактов, что позволяет классифи-
цировать ее как уникальную самобытную куль-
туру. Культурологический подход предполагает 
рассмотрение культуры усть-цилемских старо-
обрядцев в качестве стержневой в понимании и 
объяснении регионального самосознания и жиз-
недеятельности жителей в контексте социокуль-
турного времени и пространства. Сравнитель-
ный подход, в свою очередь, дает возможность 
выделить уникальные характеристики культуры 
усть-цилемского старообрядчества.

Теоретическая база
Историография по общей теории по-

вседневности включает работы М. С. Кагана, 
А. Я. Флиера, Е. В. Байковой и др., чьи труды 
составляют методологическую базу нашего 
исследования.

Специфика традиционной материальной 
и духовной культуры усть-цилемских старо-
обрядцев стала предметом изучения в тру-
дах ученых конца XIX — начала XX века — 
С. В. Максимова, С. В. Мартынова, Н. Е. Ончу-
кова. Значительной вехой при изучении куль-
туры староверов Усть-Цилемского района ста-
ли научные труды филолога В. И. Малышева, 
занимавшегося сбором старинных рукописей 
и книг в середине ХХ века. Чуть позже старо-
верие изучал историк Ю. В. Гагарин.

К современным узкоспециальным ре-
гиональным исследованиям, посвященным 
старообрядцам этого края, можно отнести 
труды историков, филологов, искусствоведов — 
Т. И. Дроновой, Т. Ф. Волковой, Т. С. Каневой, 

Н. Е. Плаксиной и др. Анализ вышеуказанных 
работ говорит о доминировании историко-фак-
тологического, а не культурологического под-
ходов в совокупности предмета, методов и 
специфики научного изыскания.

В качестве источников исследования были 
использованы архивные данные, научная лите-
ратура, данные информантов.

Результаты исследования
и их обсуждение
Русских староверов-беспоповцев (помор-

цев) — жителей Русского Севера, проживаю-
щих в Усть-Цилемском районе Республики 
Коми, можно назвать компактной конфессио-
нальной группой с экзонимом «устьцилёмы». 
Проживая в иноэтничных условиях (соседи ко-
ми-ижемцы и ненцы), они сумели сохранить 
свою веру и самобытную культуру.

Усть-Цилемские старообрядцы представля-
ют собой уникальную религиозную группу, обла-
дающую особыми чертами и спецификой, осно-
ванную на уважении своих исторических корней 
и ориентации на культурные традиции старооб-
рядческой общины. Рассмотрим ключевые аспек-
ты, которые формируют их уникальность.

Исторический контекст и миграция. 
Село Усть-Цильма является одним из самых 
древних сел, уникальным местом на Русском 
Севере, где во всем многообразии представ-
лена живая старина. Основано это село нов-
городцем Ивашкой Дмитриевым Ласткой в 
1542 году. До 1929 года Усть-Цильма входила в 
состав Архангельской губернии, а затем вошла 
в состав нынешней Республики Коми.

В конце XVII — начале XVIII века в эти 
края мигрировали «беглецы веры». Они пря-
тались от преследований в глухих печорских 
дебрях. Немалое значение для приверженцев 
старой веры имел тот факт, что на Печоре, в 
Пустозерском остроге, был мучим в заточении 
и казнен огнем великий расколоучитель Авва-
кум с «соузниками» [13, с. 58].

Значительная удаленность края от цен-
тральной России способствовала сохранению и 
укреплению древлеправославия в этих местах. 
Изоляция позволила старообрядцам сохранить 
ряд уникальных культурных черт, которые в 
других условиях могли бы остаться в прошлом.



84
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

Материальные и духовные маркеры 
традиционной культуры повседневности. 
Материальная и духовная культура в контексте 
культуры повседневности представляют собой 
взаимосвязанные аспекты человеческой жизни, 
которые формируют восприятие мира и взаи-
модействие с ним. К артефактам материальной 
культуры относятся: жилище/дом, пища, оде-
жда/костюм, труд/промыслы и т. д. Духовная 
культура характеризуется семейными и рели-
гиозными традициями, художественным твор-
чеством: иконописью, рукописно-книжными 
традициями, устной речью и фольклором и др.

Рассмотрим уникальные материальные 
маркеры старообрядческой культуры.

Старобрядческий дом/жилище. Важным 
материальным артефактом старообрядческой 
культуры стал печорский тип дома, выработан-
ный русскими поселенцами. Это так называе-
мые «двужирные» пятистенки и шестистенки, 
большей частью обшитые и окрашенные, так-
же имелись купеческие дома начала ХХ века, 
в подражание каменным, даже с эркером [13, 
с. 75]. В экстремальных условиях Русского 
Севера сложился местный классический стиль 
крестьянского дома. Под одной крышей распо-
лагались жилые помещения и хозяйственные 
постройки: конюшня, хлев (скотный двор), 
поветь с «взвозом» (бревенчатый помост для 
въезда лошади с сеном). С. В. Мартынов, 
исследовавший эти края, отмечал, что «по-
стройка крестьянских домов на Печоре вооб-
ще очень не дурна, и здешние жилища даже 
не могут быть сравниваемы с теми жалкими, 
крытыми соломой избушками, что составляют 
жилища русского крестьянина, привыкшего к 
нищете, не видевшего и не знающего, в чем 
состоят удобства жилища» [32].

Жилые здания характеризовались значи-
тельными размерами, зачастую представляя со-
бой двухэтажные конструкции с многочислен-
ными окнами. Особый почет в доме отводился 
печи, с ней были связаны различные обряды, 
отражающие древний культ предков [21, с. 79]. 
Потолок в комнатах обычно был низким, по-
середине располагалась горизонтальная бал-
ка — матица. Она поддерживала потолочные 
бревна или доски и, к тому же, считалась в 
доме сакральным местом. На матице вырезали 

символы-обереги, а также к ней подвешивали 
детскую колыбель — зыбку. Двери, как и по-
толки, делали низкими, чтобы в избу прони-
кало меньше холода. Почти вся мебель, нахо-
дящаяся в доме, была изготовлена из дерева.

В Усть-Цильме попадаются и керки — зы-
рянские избы, у которых жилой и хозяйствен-
ной были не передняя и задняя, как в русской 
избе, а правая и левая половины.

Пища. К трапезе в семье староверов было 
особое отношение, они говорили: «Стол — 
престол». Обеденный стол в домах распола-
гался, как правило, у окна, либо посередине 
комнаты и вмещал всю семью. Традиционно 
на столе ставили большой самовар на подносе. 
Еду готовили в русской печи. Распространен-
ной в среде староверов была практика «дер-
жать посуду», что означает питаться только из 
своей посуды. Существовал негласный запрет 
на использование вилок, особенно если речь 
идет о трапезах в общине (как правило, тако-
выми являются поминальные обеды), причем 
предпочтение отдается деревянным ложкам. 
Расписные «печорские ложки» славились гра-
фичностью и узорностью.

Староверы Усть-Цильмы в основном со-
блюдали посты, поэтому в рационе имелось 
большое количество постных блюд (особен-
но выпечки) и блюд из рыбы. Среди постных 
блюд у староверов Усть-Цильмы можно отме-
тить «шти пустовара» (вода с подболткой муки 
или пшеничной крупы (заспы) и солью). Особ-
няком в бытовой культуре устьцилемов стоит 
употребление в пищу рыбы (семга, сиг, пелядь, 
омуль, зельдь): во-первых, все села и деревни 
Усть-Цилемского края располагаются по бере-
гам рек — могучей Печоры и ее притоков — 
Цильмы, Пижмы, Нерицы и др., а во-вторых, 
рыбу дозволяется употреблять в пищу во мно-
гие постные дни в течение календарного года 
[20, с. 130].

Усть-цилемские старообрядцы, в отличие 
от самоедов, не употребляли мясо и рыбу в 
сыром виде. Крайне негативно воспринимает-
ся старообрядцами и «нехристианская» мане-
ра принятия пищи тундровыми кочевниками: 
«…ненцы и коми на ходу едят: уж глаза 
не перекрестят» [17, с. 55]. Старообрядцы 
Усть-Цильмы долгое время не употребляли в 



85
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

пищу картофель, кофе и чай, считая это гре-
хом [Там же, с. 63]. Однако уже в первой трети 
ХХ в. черный чай получил повсеместное рас-
пространение среди усть-цилемов. В качестве 
лакомства можно отметить алáбушки (алáбы-
ши) — блины на хлебной закваске из белой 
муки, а также сушки и баранки. Хлеб же (на 
местном говоре — тяпыш), как правило, пекли 
в домашних условиях. Овощи в рационе усть-
цилемов были представлены, пожалуй, лишь 
картофелем (в вареном или жареном виде), 
тертой редькой с маслом (или без) и солью, 
диким луком, а также репой, которая употре-
блялась в качестве лакомства в сыром или па-
реном виде. В советский период сохраняются 
все предпочтения традиционного старообряд-
ческого стола, опирающегося на сложившуюся 
агрокультуру.

Одежда/костюм. Усть-Цилемский рай-
он — место, где и в социалистическую эпо-
ху сохранилась мода «допетровских времен». 
Еще собиратель былин Н. Е. Ончуков писал: 
«Даже в костюмах Печора сохранила парчевые 
боярские наряды, в центре Poccии хранящееся 
только в музеях» [35].

Древнерусская одежда стала для старове-
ров символом святоотеческого благочестия [15, 
с. 289]. Выделяются такие ее виды: празднич-
ная, менее нарядная, повседневная и рабочая. 
Одежду было принято использовать по назна-
чению и переодеваться несколько раз в день, 
в зависимости от ситуации.

Традиционная праздничная одежда не 
только служила красивым нарядом, но и позво-
ляла оценить материальный достаток семьи и 
социальный статус владельца. Она изготавли-
валась из дорогих тканей и отличалась от по-
вседневной одежды большей комплектностью. 
С. В. Мартынов, посетивший эти места в на-
чале ХХ века, писал: «Женщины любят обши-
вать свою одежду по швам цветными кантами 
и другими украшениями, а во время гуляний, 
например, одевают в Усть-Цильме старинные 
парчовые одежды, опушённые соболем или 
дорогими мехами, на голову надевают кокош-
ник, на шею массу старинных цепей и крестов. 
Словом, получается старинный боярский ко-
стюм русской боярыни или боярышни, какой 
нигде нельзя встретить теперь в русской де-

ревне, и которому только не соответствуют 
надетые на ноги глубокие калоши. Всюду на 
Печоре женщины одеваются очень хорошо, и 
в праздничные дни на них можно видеть не 
только хорошие ситцы или сатины, а шелк, 
бархат, дорогое сукно или драп» [6].

Н. П. Колпакова также отмечала богатство 
усть-цилемского костюма: «Шелестят тяжелые 
пышные шелка. Плавно волнуются сборчатые 
сарафаны. Расцветают диковинные узоры, се-
ребряные цветы на парчовых «коротеньках» 
— сборчатых безрукавках до пояса, надетых 
поверх сарафанов. Колышутся пышные цветы 
штофных, затканных шелковыми цветами «ша-
люшек». Громадные шелковые платки отлива-
ют множеством нежных оттенков [27].

Праздничный костюм взрослой женщины 
включал рубаху-рукава, сарафан, фартук, коро-
тенька пояс, кокошник, платок, цепи, серьги, 
перстни, небольшой платок, крепящийся на 
поясе. Невесты вместо кокошника используют 
побойник и надевают больше украшений. По-
вседневный костюм замужней женщины состо-
ит из сарафана, рукавов, пояса, кокошника и 
платка. Для работы используется тот же вари-
ант повседневной одежды, только добавляется 
нагрудник — вид фартука. Пожилым женщи-
нам было принято носить костюм, состоящий 
из рукавов и сарафана. Молитвенная одежда 
состоит из рукавов, сарафана-лопатины, пояса, 
кокошника и двух платков: репсового и каше-
мирового.

Яркий костюм носили невесты и моло-
дые девушки, женщины постарше предпочи-
тали приглушенные тона в одежде, а пожилые 
использовали повседневную одежду без укра-
шений. Кроме того, праздничное платье имело 
особое значение на весенне-летний праздник 
Горку. По воспоминаниям старожилов, Горка 
в течении дня собиралась трижды [1, с. 16], 
причем каждый раз праздничный костюм дол-
жен был меняться. Самый красивый и дорогой 
наряд надевали днем.

Также в этих северных краях всегда 
оставалась востребованной вязаная одежда. 
Вязание было распространенным видом хо-
зяйственной деятельности нижнепечорских 
женщин и носило товарный характер [16, 
с. 83]. Из наиболее популярных вязанных из-



86
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

делия у русского населения Усть-Цилемского 
района можно выделить узорные чулки, так 
называемые паголенки, орнаментированные 
носки и узорные рукавицы.

Стиль исполнения отличался в зависимо-
сти от применения вязаного изделия. Так, на-
пример, будничные рукавицы, так называемые 
испотки, вязались из двухцветной шерсти: чер-
ной и белой, что было обусловлено практично-
стью, такие рукавицы считались более теплы-
ми и прочными. Украшались они и с тыльной, 
и с внутренней стороны сетчатыми узорами из 
простых геометрических мотивов (точек, ква-
дратов, крестиков), иногда околенками.

Также имелось разделение и между жен-
скими и мужскими вязаными изделиями. Так, 
например, женские будничные чулки вязались 
из пряжи черного цвета и украшались тремя 
полосками из красной пряжи в верхней части 
чулка, когда как мужские повседневные чулки 
характеризовались одноцветностью. Повсед-
невные чулки отличались от праздничных 
меньшей длиной. Длина праздничных чулок 
достигала колена, но носили их по-разному, 
в зависимости от пола. Женщины немного 
опускали праздничные чулки, превращая их 
«в гармошку», а мужчины вытягивали их по 
всей длине. Узор на праздничных чулках также 
зависел от пола человека.

Усть-цилемский традиционный узор на 
вязаной одежде, как правило, выполнялся пя-
тью основными цветами: черный (мог быть 
заменен на коричневый цвет), желтый, белый, 
зеленый, красный. Каждый цвет имеет свое 
значение: черный — земля, желтый — солнце, 
зеленый — развитие, цветение, белый — чи-
стота, красный — жизнь. Красный цвет также 
символизирует защиту, оберег хозяина от злых 
сил.

Отличительной особенностью узорного 
вязания усть-цилемской традиции является 
многоярусность орнамента и многообразие 
геометрических форм. Каждый узор находил-
ся четко на своем месте и обладал устойчивой 
символикой. Ярусы соответствовали 3 мирам: 
«подземному, наземному и небесному» [22]. 
На подземном и наземном уровнях распола-
гались орнаменты, связанные с земледелием 
и растительностью, тогда как небесный уро-

вень украшали знаками воздуха, воды, солнца, 
луны, птиц.

Мотивы узорных вязаных изделий могут 
быть как конечными, так и бесконечными. 
Конечные узоры, например, звезды, создают 
ощущение статичности, когда как бесконеч-
ный орнамент символизировал подвижность, 
то есть являлся знаком долголетия.

Вязаная одежда староверов, украшенная 
традиционным орнаментом, не только отлича-
лась красотой и яркостью, но и несла в себе 
важный смысл. В емкой знаково-символиче-
ской форме орнамент передавал культурный 
код, что способствовало сохранению культур-
ного наследия района. В каждом узоре был 
заложен свой смысл, отражающий основные 
законы природы, например, рождения, жизни 
и смерти [4, с. 94].

Трудовая деятельность. Крестьяне-старо-
веры Усть-Цилемского края всегда славились 
своей хозяйственностью и экономической са-
мостоятельностью. Традиционными видами 
их трудовой деятельности издавна выступали 
сельское хозяйство, лесозаготовки, рыболов-
ство, лесная охота и занятия древними ремес-
лами. Изменения, произошедшие в хозяйствен-
но-экономических условиях жизни 1930-х 
годов, существенно повлияли на устоявшиеся 
трудовые устои. Коллективизация разрушила 
экономическую базу старообрядческой сель-
ской общины, стало труднее соблюдать рели-
гиозные и бытовые предписания старообряд-
ческой веры.

Однако в советские годы жители сел и 
деревень продолжали вести свое хозяйство. 
Скота держали много, что объяснялось хозяй-
ственной и экономической необходимостью. 
Каждое лето активно шла заготовка сена. Ко-
сили сено (по-местному — сенокосили) каж-
дый на своем поле, доставшемся от предков. 
И. В. Семенов, житель д. Черногорской, вспо-
минает: «Сенокосных полей около деревни 
было много. Каждое поле имело свое название, 
например, Макарово поле, Горевая, Горелое и 
др.». Название происходило либо от имени 
предка, который трудился на том месте, либо 
от других признаков, например, поле Горелое 
было названо так потому, что на этом месте 
сгорел лес. Сейчас в районе заметно сократи-



87
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

лось количество домашнего скота. Это можно 
объяснить развитием различных производств 
и магазинов, которые постепенно закрывают 
потребность в молочных и мясных продуктах.

В числе традиционных маркеров старооб-
рядческой трудовой культуры, сохранившихся 
в советскую эпоху, можно выделить трудовую 
преемственность. Детей с самого ранне-
го возраста приучали к труду. Как отмечал 
С. В. Максимов при поездке в Усть-Цильму, 
«с раннего возраста, лет с 3–4, он уже в лодке, 
на воде, с веслом в руке на детских шалостях, 
а вскоре и в серьезных работах, где требуется 
от него ответа нешуточного; его посылают за 
ягодами за Печору, и туда же стеречь и считать 
пасущуюся скотину» [29, с. 46]. Также он об-
ращает внимание на то, что «от болезней здесь 
умирают мало; большей частью постигает их 
смерть на промыслах; в селении попадается 
много стариков, которым уже за седьмой и 
за восьмой десяток лет перевалило» [Там же, 
с. 55]. Девочек в старообрядческих семьях 
учили вязать еще в детстве, поскольку вяза-
ние было товарным промыслом. «Вместе с 
овладением способа выполнения того или 
иного изделия в детях развивалось чувство 
ритма, цветовой гармонии, соразмерности» [26, 
с. 7]. В подростковом возрасте, около тринад-
цати-четырнадцати лет, девочка уже могла 
связать изделие не только практической, но и 
художественной ценности. Стимулом было то, 
что многие вязаные изделия, украшенные тра-
диционными узорами, выступали частью сва-
дебного обряда, и в зависимости от того, как 
было выполнено изделие, судили о невесте, о 
ее мастерстве и хозяйственности. Поэтому вя-
зать изделия для приданого девушка начинала 
рано, еще тогда, когда не знала и самого же-
ниха. Готовые изделия складывались в сундук 
и ждали своего часа.

Духовная культура старообрядцев 
Усть-Цильмы представляет собой важный 
аспект их жизнедеятельности и идентично-
сти, обладая значимостью для последующих 
поколений. Рассмотрим несколько ключевых 
аспектов, объясняющих ее уникальность.

Религиозные и семейные традиции. 
Усть-цилемские наставники занимались про-
поведнической деятельностью на территории 

Коми края. Ю. В. Гагарин отмечал: «Начётчи-
ки с Пижмы и Усть-Цильмы месяцами жили 
на средней и верхней Печоре, пропагандируя 
старообрядчество и занимаясь требоисполне-
нием среди местного населения» [10, с. 169–
170]. Пижемские духовники проповедовали на 
Вашке, где благословляли удорских крестьян 
в наставническую должность [7, с. 62]. Подоб-
ная практика сохраняется и в ХХ веке, хотя ее 
масштаб и уменьшается.

Яркое и самобытное явление в духовной 
культуре печорских старообрядцев представля-
ет собой деревянная резная пластика с изобра-
жением Голгофского креста. Возникновение 
традиции изготовления резных икон на Ниж-
ней Печоре связано с Великопоженским ски-
том, основанным на Пижме в начале XVIII в. 
выговскими старообрядцами, имевшими здесь 
свои хозяйственные интересы и промыслы.

Формирование местной традиции изготов-
ления резных икон происходило под влиянием 
Выго-Лексинского поморского общежитель-
ства, с которым великопоженские насельни-
ки поддерживали тесные связи на всем про-
тяжении существования скита вплоть до его 
закрытия в середине XIX в. [36, с. 169–170] 
Пижемские резные «Голгофы» имеют особые 
иконографические приметы, отличающие их 
от резных икон других старообрядческих цен-
тров. Например, они разнообразны по разме-
ру и пропорциям доски, все иконы вытесаны 
топором из ядра плотной древесины хвойных 
пород (предположительно сосны), а также име-
ют на обороте следы от разнонаправленных за-
рубок и т. д.

Среди отличительных признаков пижем-
ских резных икон заключается в особом ри-
сунке наконечников орудий страстей — копья 
в виде граненого треугольника или ромба с ря-
дом перемычек в основании и губки трости в 
виде четырехконечного креста с выемками вну-
три лопастей; расположении надписей-крипто-
грамм в строго определенной последователь-
ности, очертания буквы Х в теонимограмме 
Христа с горизонтальной перемычкой. Наибо-
лее яркий отличительный признак пижемской 
резной иконы — это орнаментальный мотив 
крина или трилистника, стилизованный в виде 
языков пламени, расположенный по сторонам 



88
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

от горы Голгофы и/ или в верхних углах иконы 
[36, с. 168].

Многие пижемские «Голгофы» сохранили 
остатки краски в 4 цвета: сине-зеленый (фон), 
красно-оранжевый (крест, крины, арка, крипто-
граммы), белый (обводка креста, череп Адама, 
декор орудий страстей и арки), черный (гора 
Голгофа). Скорее всего, краски готовились на 
основе природных минеральных пигментов, 
которыми богаты окрестности деревни Скит-
ской.

Семейные традиции. По сей день старо-
обрядцы Усть-Цильмы придают большое зна-
чение семейным и родственным связям, что 
способствует формированию глубоких соци-
альных сетей и взаимопомощи среди членов 
общины. Эти традиции прошли сквозь все эпо-
хи, включая советский период.

В отличие от некоторых северно-русских 
местностей, у устьцилемов понятие «род-
ня» распространялось на всех родственников 
по прямым и боковым линиям родства, как 
проживавших единым хозяйством, так и раз-
дельно, в том числе в разных деревнях [18]. 
Поддержанию родственных отношений спо-
собствовали трудовые и обрядовые традиции: 
общеизвестно, что одной из задач создания 
семьи было получение взаимопомощи новой 
родни (свойственников). Сообща возводили 
дома, занимались уборкой урожая, заготавли-
вали корм для скота.

Среди духовных традиций следует особо 
выделить поминовение предков, рассматривае-
мое не только как способ улучшения загробной 
жизни усопшего, но, прежде всего, сохранение 
рода [18]. Объединению рода способствовало и 
праздничное общение, заключавшееся в столо-
ваниях гощениях, устраиваемых поочерёдно в 
домах родичей. В праздничные дни собирались 
родственники, не только проживавшие в одной 
деревне, но и из окраинных [18]. Особенным 
можно назвать и печорское пение, заключав-
шееся в семейной преемственности.

Сохранились и родовые кладбища в 
с. Усть-Цильма и прилегающих к ней де-
ревнях. В настоящее время в некоторых се-
лениях действуют по два и более кладбища 
(в с. Усть-Цильма — три, в д. Коровий Ручей и 
Гарево — по два). В советское время большин-

ство родовых кладбищ было закрыто; «могиль-
ники распахивались под поля, а впоследствии 
земли были отданы под застройку» [14].

Рукописно-книжная традиция. Усть-Ци-
лемский район Республики Коми по праву счи-
тается одним из уникальных центров книжной 
культуры на Русском Севере: здесь в течение 
трех столетий в старообрядческой крестьян-
ской среде хранились и переписывались сотни 
древнерусских и старообрядческих литератур-
ных и публицистических сочинений, создава-
лись новые редакции старинных повестей и 
свои местные сочинения.

Здешние жители давно были известны как 
хранители большого количества памятников 
письменной старины [30, с. 561], включающих 
произведения исторического, литературного и 
бытового содержания, встречающиеся в виде 
отдельных рукописей, переписок (писем), из-
влеченных по большей части из корок пере-
плетов рукописных книг. Старинная книжность 
была сосредоточена в Усть-Цилемском крае в 
домашних собраниях представителей местных 
родов, переселившихся в начале XVIII в. из 
соседних северных областей на Печору, а по-
том Пижму и Цильму — притоки Печоры [8].

По мнению исследователя древнерусской 
литературы В. И. Малышева первоначально 
первыми читателями, распространителями и 
возможно переписчиками рукописной книги в 
районе были Ивашка Дмитриев по прозвищу 
«Ластка», основатель Усть-Цильмы, с группой 
помощников [31, с. 7]. Позднее «проводниками» 
рукописных книг на Печору стали служилые 
люди, которые приезжали в эти края на работу.

Большую роль в формировании печор-
ской рукописно-книжной традиции сыграли 
местные старообрядческие скиты — Вели-
копоженский на реке Пижме и Омелинский 
на реке Цильме, служившие центрами соби-
рания и переписки старинных рукописей [9]. 
Писцы скита выработали особый печорский 
полуустав, который характеризуется свободой 
письма, отсутствием строгой линейности в 
строке, квадратности букв. Буквы отличаются 
продолговатостью, свисанием петлями за стро-
ку и преобладанием завитков.

После закрытия скитов «главными хра-
нителями рукописной старины и книжности 



89
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

стали начетчики, наставники» [33]. В их руках 
находилось большое количество рукописных 
памятников и старопечатных книг. Оставались 
книги и у местного населения, которое, в боль-
шинстве своем было грамотным. Также, в этот 
период грамотные люди начинают заниматься 
перепиской рукописей. Поэтому, к середине 
XIX века, в Усть-Цилемском районе было на-
коплено большое количество рукописного и 
старопечатного материала.

Сильный удар местной рукописно-книж-
ной традиции был нанесен в 1906 году Имен-
ным Высочайшим Указом «О порядке об-
разования и действия старообрядческих и 
сектанских общин и о правах и обязанностях 
входящих в состав общин последователей 
старообрядческих согласий и отделившихся 
от православия сектантов», предоставлявший 
право свободного исповедания веры; реги-
страции общин в качестве юридического лица, 
имеющего определенные свободы, в том числе 
разрешившим старообрядцам выпускать свои 
печатные книги [31, с. 22]. В Усть-Цилемский 
районе стала поставляться печатная продукция 
разнообразного содержания, активно распро-
страняющаяся в селах и деревнях, вытеснив 
рукописные и старопечатные книги, которые, 
потеряв практическую ценность, перемести-
лись на чердаки и в сараи. Хранились они, как 
правило, в сундуках и ящиках, как «дедова па-
мять».

Таким образом, уникальностью книжной 
традиции устьцилемов, можно считать ее мис-
сионерский характер. Писания первых старо-
обрядцев создавались и распространялись в 
народе с миссионерскими целями [37]. На кни-
гах делались читательские записи и пометы, 
что также является особенностью усть-цилем-
ских старообрядцев.

Устная речь и фольклор старообрядцев 
Усть-Цильмы. Русские говоры Нижней Печо-
ры сформировались в условиях иноязычного 
окружения [11], однако по своим языковым 
особенностям являются достаточно однород-
ными говорами архангельского (поморского) 
типа [28, с. 18–21]. Это говор территории 
позднего заселения, то есть говор вторичный 
[38, с. 238]. Его формирование разворачива-
ется на основе уже сложившихся диалектных 

типов в условиях интенсивных междиалект-
ных, а часто и межъязыковых контактов [6, 
с. 22].

Речь жителей усть-цилемских деревень 
является красноречивой и неповторимой. Ее 
отличительными особенностями являются не-
торопливость, певучесть, прямолинейность, 
откровенность, обилие прибауток, прояв-
ление самоиронии, набожность [3, с. 314]. 
Печорский диалект пользуется большой по-
пулярностью даже в современных реалиях. 
Сохранение древнерусского диалекта может 
объясняться преемственностью поколений, 
традиционализмом, который присущ старо-
обрядцам. Кроме того, именно «дедовские» 
поговорки и выражения по-прежнему весомы 
даже в современном стремительно развиваю-
щемся мире.

На сегодняшний день диалектические 
особенности языка жителей Усть-Цилемско-
го района все также являются узнаваемыми 
и сохраняют свою уникальность. Ирина Пар-
шина, автор усть-цилемских баек, книг «Жись 
стариковска» и «Сказ о том, как чудушко в 
Усть-Цильме зиму зимовало», приводит при-
мер типичного диалога устьцилемов:

— Хто-ле кабы́ть крешшо́ный ря́чькаиц-
цэ* в дом-от. Шшас ужэээ! Отло́жусь!

— Здоро́войте живите́! Каковы́?
— А так. С серёдки на полови́нку. Чё ле 

кукшидаемсе*, бат, уж без пути вовсе да… Не 
помира́м же совсем, так и здоро́выми вовсе не 
назовёшь. С молоды́ми уж нам не ровне́ццэ!

— С молодыми-то сравне́ццэ, то беда бы 
ла́нно было да!

Сейчас усть-цилемский говор уже не так 
ярко присутствует в речи современных жите-
лей. Однако некоторые слова и определенный 
акцент сохраняются и используются устьциле-
мами и в настоящее время.

Усть-Цилемский район богат фольклор-
ными традициями, которые содержат элемен-
ты как религиозной, так и светской тематики. 
Фольклор усть-цилемских старообрядцев пред-
ставлен уникальными обрядовыми формами 
народной культуры, песенно-игровыми тради-
циями, устной прозой. Эти творения служат 
важным носителем культурной памяти и обо-
гащают местный культурный ландшафт.



90
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

Уникальной «жемчужиной» старообряд-
ческого Севера является праздник Горка — 
«народно-хороводное гуляние, выступающее 
живым памятником древнерусской культуры» 

[2, с. 15]. Зародилась она в недрах язычески-а-
грарной средневековой древнерусской культу-
ры и не прервалась на протяжении пяти сто-
летий. В настоящее время этот праздник, не 
прекращавшийся ни в индустриальную эпоху, 
ни в советскую эпоху борьбы с «религиозными 
пережитками», приобрел статус республикан-
ского, на который съезжаются многочисленные 
туристы со всей страны, в особенности с близ-
лежащих областей и городов: Санкт-Петербур-
га, Пскова, Нижнего Новгорода и т. д.

Усть-Цилемская Горка обладает рядом 
значимых характеристик: уникальностью, 
узнаваемостью, привлекательностью, куль-
турно-ментальной обусловленностью, жизне-
способностью. А также рядом обязательных 
архетипичных элементов: временем проведе-
ния; набором «горочных» хороводных обря-
довых элементов; спецификой праздничной 
одежды; песенными сюжетами (исследователи 
насчитывают в настоящее время их 17); обря-
дово-ритуальными традициями для молодежи. 
Традиционно Горка устраивалась в период ве-
сенних праздников — приблизительно от Ни-
колина до Петрова дня [25, с. 46]. Открытие 
горочных (хороводных) гуляний зависело от 
климатических условий, вскрытия Печоры и 
готовности к земледельческим работам: «Как 
земля пахать поспеет — так и горку водили» 

[1, с. 16]. После этого каждый праздничный 
день и каждое воскресенье водили хороводы 
(за исключением Духова дня). Размах гуляний 
увеличивался и достигал своей кульминации к 
Иванову дню (7 июля по новому стилю), завер-
шавшему весну и молодежные обрядовые игры 
и открывавшему лето с его трудовыми буднями 
и обрядами, которые в основном связывались с 
сенокосной порой и жатвой хлебов. До конца 
1930-х гг. Горку водили в крупных и малых 
селениях, но главные завершающие хороводы 
проводили в головных селениях/центрах, и 
праздник обретал статус съезжего [19].

Особенное значение имела Горка и в пери-
од весенне-летних молодежных обрядов. Так, 
во время народного гулянья подростков вов-

лекали в молодежный круг, а молодые парни и 
девушки объединялись в пары. В инсцениров-
ках песен завершающего хоровода на Иванов 
день они «утверждались» общиной в качестве 
потенциальных женихов и невест, что давало 
им право открыто демонстрировать свои лю-
бовные отношения [19].

С середины ХХ века, внесшего опреде-
ленные изменения в традиционную жизнь 
староверов, горку начинают водить дважды в 
год — на Иван и Петров день. Иван день был 
приоритетным праздником у устьцилемов, 
так как обозначал вершину трудового года и 
связывался с хозяйственной деятельностью. 
Второй день горочных гуляний — Петров 
день (в честь православных апостолов Пе-
тра и Павла), был выбран по причине неу-
стойчивых погодных условий Севера и также 
занимал особое место в обрядовой практике 
староверов.

Уменьшение количества дней горочных 
гуляний в советский период связывалось с уга-
санием интереса молодежи к горке, чему спо-
собствовало вовлечение их в комсомольскую 
жизнь и ориентирование на социалистические 
ценности. Вследствие этого традиция прове-
дения горки менялась: из горочного реперту-
ара исключались песни, связанные с выбором 
пары; претерпевали изменения некоторые фи-
гуры хоровода, утрачивались элементы обря-
да. Кроме того, изменения происходили и по 
причине того, что старики уже не могли играть 
активную роль в горочных хороводах, что так-
же влияло на проведение праздника.

В настоящее время Горка проводится 
12 июля и перекликается еще с одной усть-ци-
лемской народной традицией, согласно которой 
в ночь на Петровщину, с 11 на 12 июля, усть-
цилемы разводят костры и варят кашу, отдыхая 
перед началом сенокосной поры. Несмотря на 
строгость старообрядческой веры, наставники 
и старцы не запрещали проводить хороводные 
обряды в Петровский пост, что свидетельству-
ет о высоком статусе горки в мировоззрении 
старовера, в котором она воспринималась как 
жизненно важное ритуальное действо, направ-
ленное не только на достижение благополучия 
в сельскохозяйственных делах, но и на воспро-
изводство культуры в целом [19].



91
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

Горочный «цикл» или композиция име-
ет свою архетипичную структуру и состоит 
из семи хороводов: «столбы», круг, «сторона 
на сторону», «на четыре стороны», «вожжа», 
«плетень», наборный хоровод. Эти фигуры 
относительно стабильны в Усть-Цильме, на 
Пижме и на Цильме. Их последовательность 
не была строго закреплена, поэтому каждый 
«горочник» (заводила горки) мог допускать 
вариативность. Каждый хоровод водился под 
определенные песни, строго предназначавши-
еся для данной горочной композиции.

Песенные сюжеты усть-цилемских гороч-
ных песен типичны для общерусских игровых 
и хороводных песен, в которых доминирующей 
является любовно-брачная тематика [34, с. 12]. 
Игровые и хороводные песни Усть-Цильмы от-
личаются четкостью функционально жанровой 
приуроченности, устойчивостью своих вариан-
тов, архаичностью художественных образов.

Усть-Цилемская горка способствует пре-
емственности национального и регионально-
го самосознания и сохранению региональной 
идентичности потомков северного поморского 
старообрядчества прежде всего среди молодежи.

Таким образом, духовная культура старо-
обрядцев Усть-Цильмы играет значительную 
роль в формировании культурной идентично-
сти и ценностных ориентиров, сохраняя свою 
уникальность и обогащая культурное насле-
дие всей страны. Для будущих поколений эта 
культура служит источником знаний, примеров 
исторического опыта и моральных постулатов, 
которые могут быть адаптированы к современ-
ным реалиям.

Заключение
Усть-Цилемские старообрядцы пред-

ставляют собой уникальную традиционную 
культурную общность с глубокими корнями и 
неповторимыми чертами, которые делают ее 
отличной от других старообрядческих центров. 
Их специфика связана с историей, духовной 

практикой, материальной культурой, устойчи-
вым образом жизни и социальными ценностя-
ми. Эти аспекты отражают богатую традицию 
старообрядцев и имеют ценность для изучения 
и сохранения культурного наследия.

Усть-цилемская старообрядческая культу-
ра представлена яркими маркерами, которые 
отражают ее уникальную материальную и ду-
ховную культуру. Здесь сохранены старинные 
дома, традиционная народная одежда, своео-
бразная фольклорная традиция, бережно хра-
нятся старинные иконы и книги. Эти и многие 
другие характеристики позволяют взглянуть на 
повседневную картину мира старообрядца про-
шлого и настоящего.

Трансформационные процессы (интегра-
ция, глобализация, миграция, аккультурация, 
информатизация, технологическое развитие и 
пр.), происходящие в советское и постсовет-
ское время, вызывали существенные измене-
ния в культурной сфере. Однако, выступая хра-
нителями традиционных ценностей и знаний, 
старообрядцы Усть-Цильмы сумели сохранить 
свою локальную культурную идентичность на 
протяжении нескольких веков.

Удаленность края, труднопроходимость 
здешних мест также способствовали сохра-
нению и укреплению древлеправославия. 
Т. И. Дронова в своей статье [14] приводит 
данные о том, что согласно архивным материа-
лам, «борьба со старообрядчеством на Нижней 
Печоре не отличалась большим усердием со 
стороны священников» [12]. Усть-цилемские 
старообрядцы сформировали особый способ 
бытия, особую повседневную культуру, явля-
ющуюся отражением их поведенческих, быто-
вых и культурных представлений. Староверам 
Усть-Цильмы удалось сохранить устои древ-
леправославной веры и защитить от советских 
и постсоветских нововведений свой традици-
онный бытовой уклад, строящийся на основе 
староцерковных традиций предков, вплоть до 
настоящего времени.

Список литературы
1.	 А в Усть-Цильме поют. Традиционный песенно-игровой фольклор Усть-Цильмы 

(сборник к 450-летию села) / подгот. текстов и коммент. А. Н. Власова, З. Н. Бильчук, 
Т. С. Каневой. — Санкт-Петербург : Инка, 1992.



92
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

2.	 Абукаева, Д. Л. Усть-Цилемская горка: событийный брендинг локальной старообрядче-
ской культуры / Д. Л. Абукаева // Культура открытого города: брендинг территории. — 
2024. — С. 14–19.

3.	 Абукаева, Д. Л. Усть-Цилемский говор как условие сохранения культурной самобытно-
сти старообрядцев» / Д. Л. Абукаева // Ученый совет. — 2023. — № 5. — С. 312–316.

4.	 Абукаева, Д. Л. Традиционный орнамент на вязаной одежде староверов Усть-Цильмы 
как средство передачи культурного наследия предков / Д. Л. Абукаева // Вестник Тю-
менского государственного института культуры. — 2022. — № 2 (24). — С. 90–95.

5.	 Байкова, Е. В. Культура повседневности / Е. В. Байкова. — Саратов : Сарат. гос. техн. 
ун-т, 2009. — 112 с.

6.	 Баранникова Л. И. Говоры территорий позднего заселения и проблема их классифика-
ции / Л. И. Баранникова // Вопросы языкознания. — 1975. — № 2. — С. 22–31.

7.	 Власова, В. В. Старообрядческие группы коми: конфессиональные особенности соци-
альной и обрядовой жизни / В. В. Власова. — Сыктывкар : КНЦ УрО РАН, 2010. — 
172 с.

8.	 Волкова, Т. Ф. К вопросу о крестьянских старообрядческих книжных собраниях на 
нижней Печоре: род Чупровых (по материалам банка данных «Печорская книжность») / 
Т. Ф. Волкова // Вестник Екатеринбургской духовной семинарии. — 2014. — № 1 (7). — 
С. 151–163.

9.	 Волкова, Т. Ф. Книжный центр на Нижней Печоре / Т. Ф. Волкова. — URL: https://www.
syktsu.ru/ovr/eduportal/etno/skl/%D0%9A%D0%BD%D0%B8%D0%B6%D0%A6%D0%B
5%D0%BD%D1%82%D1%80%D1%8B_%D0%9D_%D0%9F%D0%B5%D1%87%D0%BE
%D1%80%D0%B0.pdf (дата обращения: 19.02.2025).

10.	Гагарин, Ю. В. История религии и атеизма народа коми / Ю. В. Гагарин. — Москва : 
Наука, 1978. — 323 с.

11.	 Глебко, Г. И. Из истории формирования микротопонимии Нижней Печоры (названия 
сенокосных угодий) / Г. И. Глебко // Говоры Республики Коми и сопредельных обла-
стей. — 2018. — С. 37–46. — URL: https://territory.syktsu.ru/etnokulturnoe-nasledie/bibli
oteka/%D0%93%D0%BE%D0%B2%D0%BE%D1%80%D1%8B%D0%A0%D0%9A.pdf 
(дата обращения: 11.03.2025).

12.	Государственный архив Архангельской области. — Ф. 29. — Оп. 1. — Т. 1. — Д. 591. — 
«Дело о постройке и открытии единоверческой церкви в Усть-Цилемском приходе Ме-
зенского уезда и мерах, предпринимаемых для приобщения раскольников в правосла-
вие» (начато 13 июня 1849 г., кончено 18 мая 1863 г.).

13.	Гунн, Г. П. По Нижней Печоре / Г. П. Гунн. — Москва : Искусство, 1979. — 159 с.
14.	Дронова, Т. И. Межконфессиональные отношения усть-цилемских староверов с право-

славным духовенством во второй половине XVIII — середине XIX века / Т. И. Дронова // 
Известия Коми научного центра УрО РАН. — 2015. — № 4 (24). — С. 79–85.

15.	Дронова, Т. И. Народная одежда устьцилёмов / Т. И. Дронова // Староверский край 
Усть-Цильма. — Москва : Третий Рим. Культурно-паломнический центр имени прото-
попа Аввакума, 2018. — С. 287–295.

16.	Дронова, Т. И. Одежда староверов Усть-Цильмы: традиционные типы и функции в 
поверьях и обрядовой культуре (середина XIX–XXI вв.). — Сыктывкар, 2011. — 212 с.

17.	Дронова, Т. И. Религиозный канон и народные традиции староверов Усть-Цильмы: фор-
мирование, сохранение, эволюция / Т. И. Дронова. — Сыктывкар : Коми республикан-
ская типография, 2019. — 280 с.

18.	Дронова, Т. И. Традиции сохранения родства в культуре староверов Усть-Цильмы / 
Т. И. Дронова // Известия Коми НЦ УрО РАН. — 2017. — № 3 (31). — С. 103–106.



93
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

19.	Дронова, Т. И. Усть-Цилемская горка: от обряда к республиканскому празднику / 
Т. И. Дронова // Этнографическое обозрение. — 2011. — № 4. — С. 48–56.

20.	Ермолин, Д. С. Культура питания староверов Усть-Цильмы (по материалам Д. Д. Тра-
вина из собрания МАЭ РАН) / Д. С. Ермолин // Этнография. — 2023. — № 4 (22). — 
С. 126–138.

21.	Жеребцов, Л. Н. Крестьянское жилище в Коми АССР / Л. Н. Жеребцов. — Сыктывкар, 
1971. — 95 с.

22.	Жоголева, А. А. Система архаических знаков-символов в орнаментах мезенской прялки / 
А. А. Жоголева, Е. Г. Столярова // Известия Самарского научного центра Российской 
академии наук. Социальные, гуманитарные, медико-биологические науки. — 2021. — 
Т. 23, № 77. — URL: https://cyberleninka.ru/article/n/sistema-arhaicheskih-znakov-simvolov-
v-ornamentah-mezenskoy-pryalki/viewer (дата обращения: 23.02.2025).

23.	Каган, М. С. Введение в историю мировой культуры / М. С. Каган. — Санкт-Петербург : 
Петрополис, 2003. — 368 с.

24.	Казакова, Г. М. Культурный капитал, культурные индустрии и индустрии культуры: по-
нятийные поиски / Г. М. Казакова // Вестник Томского государственного университета. 
Культурология и искусствоведение. — 2020. — № 37. — С. 14–20.

25.	Канева, Т. С. Фольклорная традиция Усть-Цильмы. Отдельные аспекты характеристики 
локальной традиции : учеб. пособие по спецкурсу / Т. С. Канева. — Сыктывкар : Изда-
тельство Сыктывкарского университета, 2002. — 120 с.

26.	Климова, Г. Н. Текстильный орнамент коми / Г. Н. Климова. — Сыктывкар : Коми кн. 
изд-во, 1984. — 144 с.

27.	Колпакова, Н. П. У золотых родников. Записки фольклориста / Н. П. Колпакова. — Ле-
нинград : Наука, 1975. — 200 с. — URL: https://www.phantastike.com/folklore/u_zolotyh_
rodnikov_zapiski_folklorista/doc (дата обращения: 07.03.2025).

28.	Ли, А. Д. Русские говоры Коми республики / А. Д. Ли. — Сыктывкар : Изд-во Коми 
пед. ин-та, 1992. — 106 с.

29.	Максимов, С. В. Год на Севере / С. В. Максимов. — Санкт-Петербург : Издание книго-
продавца Д. Е. Кожанчикова, 1859. — 514 с.

30.	Малышев, В. И. Усть-Цилемские рукописи XVII–XIX вв. исторического, литературного 
и бытового содержания / В. И. Малышев // Труды Отдела древнерусской литературы. — 
Москва ; Ленинград, 1961. — Т. 17. — C. 561–604.

31.	Малышев, В. И. Усть-Цилемские рукописные сборники XVI–XX вв. / В. И. Малышев ; 
АН СССР, Институт русской литературы (Пушкинский дом). — Сыктывкар : Коми 
книжное издательство, 1960. — 213 c.

32.	Мартынов, С. В. Печорский край / С. В. Мартынов. — Санкт-Петербург, 1905. — 276 с.
33.	Медведева, Н. И. Репертуар старообрядческой рукописной книги в России: XVIII–

ХХ вв. : общий обзор / Н. И. Медведева // Вестник СПбГИК. — 2013. — № 4 (17). — 
С. 68–76.

34.	Морозова, О. Усть-Цилёмская горка / О. Морозова // Русские северные традиции: 
Усть-цилёмская горка и вологодские частушки / С. Л. Браз. — Москва : Родникъ, 
2000. — С. 4–27.

35.	Ончуков, Н. Е. Печорские былины / Н. Е. Ончуков. — Санкт-Петербург : Типо-лит. 
Н. Соколова и В. Пастор, 1904. — 424 с.

36.	Плаксина, Н. Е. Резная икона Пижмы / Н. Е. Плаксина // Староверский край Усть-Циль-
ма. — Москва : Третий Рим. Культурно-паломнический центр имени протопопа Авва-
кума, 2018. — С. 167–173.



94
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

37.	Романова, Н. И. Книжная культура старообрядчества / Н. И. Романова // Вестник Ке-
меровского государственного университета культуры и искусств. — 2007. — № 1. — 
С. 82–91.

38.	Урманчеева, И. С. Диалектные варианты общерусских фразеологизмов в говорах Ни-
зовой Печоры / И. С. Урманчеева // Сибирский филологический журнал. — 2020. — 
№ 4. — С. 237–250.

39.	Флиер, А. Я. Структуры культуры / А. Я. Флиер // Культура культуры. — 2017. — 
№ 1 (13). — URL: https://cyberleninka.ru/article/n/struktury-kultury (дата обращения: 
12.02.2025).

Получено 29.09.2025

References

1.	 Vlasova A. N., Bilchuk Z. N., Kaneva T. S. [ed.]. 1992. A v Ust’-Tsil’me poyut. Traditsionnyi 
pesenno-igrovoi fol’klor Ust’-Tsil’my (sbornik k 450-letiyu sela) [And in Ust-Tsilma they sing. 
Traditional song and game folklore of Ust-Tsilma (a collection for the 450th anniversary of the 
village)]. Saint Petersburg: Inka. (In Russ.).

2.	 Abukaeva D. L. 2024. Ust-Tsilma Gorka: event branding of local Old Believer culture. Kul’tura 
otkrytogo goroda: brending territorii [Open City Culture: Territory Branding]. Pp. 14–19. (In 
Russ.).

3.	 Abukaeva D. L. 2023. Ust-Tsilma Dialect as a Condition for Preserving the Cultural Identity of 
Old Believers. Uchenyi sovet [Academic Council]. No 5: 312–316. (In Russ.). (In Russ.).

4.	 Abukaeva D. L. 2022. Traditional ornament on knitted clothing of the Old Believers of Ust-Tsilma 
as a means of transmitting the cultural heritage of their ancestors. Vestnik Tyumenskogo gosudarst-
vennogo instituta kul’tury [Bulletin of the Tyumen State Institute of Culture]. No 2 (24): 90–95. 
(In Russ.).

5.	 Baykova E. V. 2009. Kul’tura povsednevnosti [Everyday Culture]. Saratov: Saratov State Technical 
University. 112 p. (In Russ.).

6.	 Barannikova L. I. 1975. Dialects of late settlement territories and the problem of their classification. 
Voprosy yazykoznaniya [Problems of Linguistics]. No 2: 22–31. (In Russ.).

7.	 Vlasova V. V. 2010. Staroobryadcheskie gruppy komi: konfessional’nye osobennosti sotsial’noi 
i obryadovoi zhizni [Old Believer groups of the Komi: confessional features of social and ritual 
life]. Syktyvkar: KNC UB RAS, 172 p. (In Russ.).

8.	 Volkova T. F. 2014. On the issue of peasant Old Believer book collections on the lower Pechora: 
the Chuprov family (based on the materials of the Pechora Bookstore database). Vestnik Ekater-
inburgskoi dukhovnoi seminarii [Bulletin of the Yekaterinburg Theological Seminary]. No 1 (7): 
151–163. (In Russ.).

9.	 Volkova T. F. Knizhnyi tsentr na Nizhnei Pechore [Book center on the lower Pecho-
ra]. Available from: https://www.syktsu.ru/ovr/eduportal/etno/skl/%D0%9A%D0%B-
D%D0%B8%D0%B6%D0%A6%D0%B5%D0%BD%D1%82%D1%80%D1%8B_%D0%9D_%
D0%9F%D0%B5%D1%87%D0%BE%D1%80%D0%B0.pdf (accessed: 19.02.2025). (In Russ.).

10.	 Gagarin Yu. V. 1978. History of Religion and Atheism of the Komi People. Moscow: Nauka. 323 p. 
(In Russ.).

11.	 Glebko G. I. 2018. From the history of the formation of the microtoponymy of Nizhnyaya Pecho-
ra (names of hayfields). Govory Respubliki Komi i sopredel’nykh oblastei [Dialects of the Komi 
Republic and adjacent regions]. Pp. 37–46. Available from: https://territory.syktsu.ru/etnokultur-
noe-nasledie/biblioteka/%D0%93%D0%BE%D0%B2%D0%BE%D1%80%D1%8B%D0%A0%D
0%9A.pdf (accessed: 11.03.2025). (In Russ.).

12.	 State Archives of the Arkhangelsk Region. F. 29. Op. 1. V. 1. D. 591. “The case of the construction 
and opening of the Old Believers’ Church in the Ust-Tsilemsky Parish of the Mezensky District 
and the measures taken to convert schismatics to Orthodoxy” (begun June 13, 1849, completed 
May 18, 1863). (In Russ.).

13.	 Gunn G. P. 1979. Po Nizhnei Pechore [On the Lower Pechora]. Moscow: Iskusstvo. 159 p. 
(In Russ.).



95
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

14.	 Dronova T. I. 2015. Interfaith Relations of the Ust-Tsilemsky Old Believers with the Orthodox 
Clergy in the Second Half of the 18th — Mid-19th Century. Izvestiya Komi nauchnogo tsentra 
UrO RAN [Bulletin of the Komi Scientific Center of the Ural Branch of the Russian Academy of 
Sciences]. No 4 (24): 79–85. (In Russ.).

15.	 Dronova T. I. 2018. Folk Clothing of the Ust-Tsilma People. Staroverskii krai Ust’-Tsil’ma [The 
Old Believer Region of Ust-Tsilma]. Moscow: Third Rome. Cultural and Pilgrimage Center named 
after Archpriest Avvakum. Pp. 287–295. (In Russ.).

16.	 Dronova T. I. 2011. Odezhda staroverov Ust’-Tsil’my: traditsionnye tipy i funktsii v pover’yakh i 
obryadovoi kul’ture (seredina XIX–XXI vv.) [Clothing of the Old Believers of Ust-Tsilma: Tradi-
tional Types and Functions in Beliefs and Ritual Culture (Mid-19th–21st Centuries)]. Syktyvkar. 
212 p. (In Russ.).

17.	 Dronova T. I. 2019. Religioznyi kanon i narodnye traditsii staroverov Ust’-Tsil’my: formirovanie, 
sokhranenie, evolyutsiya [Religious Canon and Folk Traditions of the Old Believers of Ust-Tsilma: 
Formation, Preservation, Evolution]. Syktyvkar: Komi Republic Printing House. 280 p. (In Russ.).

18.	 Dronova T. I. 2017. Traditions of Preserving Kinship in the Culture of the Old Believers of Ust-Tsil-
ma. Izvestiya Komi NTs UrO RAN [Bulletin of the Komi Scientific Center of the Ural Branch of 
the Russian Academy of Sciences]. No 3 (31): 103–106. (In Russ.).

19.	 Dronova T. I. 2011. Ust-Tsilma Hill: From a Ritual to a Republican Holiday. Etnograficheskoe 
obozrenie [Ethnographic Review]. No 4. P. 48–56. (In Russ.).

20.	 Ermolin D. S. 2023. Food Culture of the Old Believers of Ust-Tsilma (based on materials 
of D. D. Travin from the collection of the Museum of Anthropology and Ethnography of the Rus-
sian Academy of Sciences). Etnografiya [Ethnography]. No 4 (22): 126–138. (In Russ.).

21.	 Zherebtsov L. N. 1971. Krest’yanskoe zhilishche v Komi ASSR [Peasant dwelling in the Komi 
ASSR]. Syktyvkar. 95 p. (In Russ.).

22.	 Zhogoleva A. A., Stolyarova E. G. 2021. The system of archaic signs and symbols in the orna-
ments of the Mezen distaff. Izvestiya Samarskogo nauchnogo tsentra Rossiiskoi akademii nauk. 
Sotsial’nye, gumanitarnye, mediko-biologicheskie nauki [Bulletin of the Samara Scientific Center 
of the Russian Academy of Sciences. Social, humanitarian, medical and biological sciences]. Vol. 
23. No 77. Available from: https://cyberleninka.ru/article/n/sistema-arhaicheskih-znakov-simvo-
lov-v-ornamentah-mezenskoy-pryalki/viewer (accessed: 23.02.2025). (In Russ.).

23.	 Kagan M. S. 2003. Vvedenie v istoriyu mirovoi kul’tury [Introduction to the History of World 
Culture]. Saint Petersburg: Petropolis. 368 p. (In Russ.).

24.	 Kazakova G. M. 2020. Cultural Capital, Cultural Industries, and Cultural Industries: Conceptual 
Searches. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Kul’turologiya i iskusstvovedenie. 
[Bulletin of the Tomsk State University. Cultural Studies and Art Criticism]. No 37: 14–20. (In 
Russ.).

25.	 Kaneva T. S. 2002. Fol’klornaya traditsiya Ust’-Tsil’my. Otdel’nye aspekty kharakteristiki lokal’noi 
traditsii [Folklore Tradition of Ust-Tsilma. Certain Aspects of the Characteristics of Local Tradi-
tion]. Syktyvkar: Publishing House of Syktyvkar University. 120 p. (In Russ.).

26.	 Klimova G. N. 1984. Tekstil’nyi ornament komi [Komi Textile Ornament]. Syktyvkar: Komi book. 
publishing house. 144 p. (In Russ.).

27.	 Kolpakova N. P. 1975. U zolotykh rodnikov. Zapiski fol’klorista [At the Golden Springs. Notes 
of a Folklorist]. Leningrad: Nauka. 200 p. URL: https://www.phantastike.com/folklore/u_zolo-
tyh_rodnikov_zapiski_folklorista/doc/ (accessed: 07.03.2025). (In Russ.).

28.	 Lee A. D. 1992. Russkie govory Komi respubliki [Russian Dialects of the Komi Republic]. Syk-
tyvkar: Publishing House of the Komi Pedagogical Institute. 106 p. (In Russ.).

29.	 Maksimov S. V. 1859. God na Severe [A Year in the North]. Saint Petersburg: Izdatelstvo s knigo-
prodavtsa D. E. Kozhanchikov. 514 p. (In Russ.).

30.	 Malyshev V. I. 1961. Ust-Tsilema manuscripts of the 17th–19th centuries of historical, literary, 
and everyday content. Trudy Otdela drevnerusskoi literatury [Proceedings of the Department of 
Old Russian Literature]. Moscow; Leningrad. Vol. 17. Pp. 561–604. (In Russ.).

31.	 Malyshev V. I. 1960. Ust’-Tsilemskie rukopisnye sborniki XVI–XX vv. [Ust-Tsilema manuscript 
collections of the 16th–20th centuries]. Syktyvkar: Komi Book Publishing House. 213 p. (In Russ.).



96
Вестник культуры и искусств. 2025. № 4 (84)

Д. Л. Абукаева
Материальное и духовное в традиционной культуре повседневности усть-цилемских старообрядцев

32.	 Martynov S. V. 1905. Pechorskii krai [Pechora Region]. Saint Petersburg. 276 p. (In Russ.).
33.	 Medvedeva N. I. 2013. Repertoire of Old Believer Manuscripts in Russia: 18th–20th Centuries: 

General Review. Vestnik SPbGIK [Bulletin of St. Petersburg State Institute of Culture]. No 4 (17): 
68–76. (In Russ.).

34.	 Morozova O. 2000. Ust-Tsilemskaya Gorka. Russkie severnye traditsii: Ust’-tsilemskaya gorka i 
vologodskie chastushki [Russian Northern Traditions: Ust-Tsilemskaya Gorka and Vologda Chas-
tooshkas]. Moscow: Rodnik. P. 4–27. (In Russ.).

35.	 Onchukov N. E. 1904. Pechora Epics. Saint Petersburg: Typo-Literary Books by N. Sokolova and 
V. Pastor. 424 p. (In Russ.).

36.	 Plaksina N. E. 2018. Carved icon of Tansy. The Old Believer region of Ust-Tsilma. Moscow: Third 
Rome. Cultural and pilgrimage center named after Archpriest Avvakum. Pp. 167–173. (In Russ.).

37.	 Romanova N. I. 2007. Book culture of the Old Believers. Vestnik Kemerovskogo gosudarstvennogo 
universiteta kul’tury i iskusstv [Bulletin of the Kemerovo State University of Culture and Arts]. No 
1: 82–91. (In Russ.).

38.	 Urmancheeva I. S. 2020. Dialectal variants of common Russian phraseological units in the dialects 
of Nizhnovaya Pechora Sibirskii filologicheskii zhurnal [Siberian Philological Journal]. No 4: 
237–250. (In Russ.).

39.	 Flier A. Ya. 2017. Structures of Culture. Kul’tura kul’tury [Culture of Culture]. No 1 (13). Available 
from: https://cyberleninka.ru/article/n/struktury-kultury (accessed: 12.02.2025). (In Russ.).

Received 29.09.2025


